Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun Dan Muhammad Abduh

Abdul Hadi Lubis V, Edi Yusrianto ?, Idris Harun ¥"
1:23) Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

*Penulis Koresponden

Email : abdulhadilubis86@gmail.com
barkunbankun8@mail.com
idrisharun@uin-suska.ac.id

Abstrak

Artikel ini membahas pemikiran pendidikan Islam dari dua tokoh besar, Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh,
serta relevansi gagasan mereka terhadap sistem pendidikan modern, khususnya di Indonesia. Ibnu Khaldun
membagi ilmu menjadi dua kategori utama—ilmu nagqliyah (bersumber dari wahyu) dan ilmu aqliyah (berbasis
rasional)—dan menekankan metode pembelajaran bertahap, dialog, dan pengalaman langsung. Muhammad
Abduh, sebagai tokoh reformis, mengkritik dualisme pendidikan Islam di Mesir dan mendorong integrasi ilmu
agama dan ilmu modern. Keduanya berpendapat bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan mentransfer
pengetahuan, tetapi juga membentuk akhlak mulia dan kemampuan berpikir kritis. Persamaan pemikiran mereka
terletak pada pentingnya peran akal dan perlunya reformasi pendidikan, sedangkan perbedaannya terdapat pada
pendekatan mereka—Ibnu Khaldun lebih bersifat teoritis, sementara Muhammad Abduh aktif dalam implementasi
reformasi di Al-Azhar. Relevansi pemikiran mereka terhadap pendidikan Islam di Indonesia tercermin dalam
integrasi ilmu agama dan umum, pembelajaran berbasis pengalaman, dan pengembangan akal kritis. Artikel ini
memberikan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana gagasan mereka dapat dijadikan landasan dalam
membangun sistem pendidikan Islam yang holistik dan adaptif terhadap tantangan zaman.

Kata kunci: Pendidikan Islam, Ibnu Khaldun, Muhammad Abduh, Reformasi Pendidikan, Integrasi llmu.

Abstract

This article discusses the educational thoughts of two prominent figures in Islamic education, Ibn Khaldun and
Muhammad Abduh, and the relevance of their ideas to the modern education system, particularly in Indonesia. Ibn
Khaldun categorized knowledge into two main types—naqliyah knowledge (derived from revelation) and aqliyah
knowledge (based on reason)—and emphasized gradual learning methods, dialogue, and experiential learning.
Muhammad Abduh, as a reformist figure, criticized the dualism of Islamic education in Egypt and advocated for
the integration of religious and modern sciences.Both scholars believed that education is not only aimed at
transferring knowledge but also at shaping moral character and developing critical thinking skills. Their shared
perspective lies in the importance of reason and the necessity of educational reform, while their difference is
reflected in their approach—Ibn Khaldun was more theoretical, whereas Muhammad Abduh was actively involved
in implementing educational reforms at Al-Azhar. The relevance of their thoughts to Islamic education in Indonesia
is reflected in the integration of religious and general sciences, experience-based learning, and the cultivation of
critical thinking. This article provides a comprehensive understanding of how their ideas can serve as a foundation
for building an Islamic education system that is holistic and adaptable to contemporary challenges.

Keywords: Islamic Education, Ibn Khaldun, Muhammad Abduh, Educational Reform, Integration of Knowledge.

PENDAHULUAN

Pendidikan memiliki peran penting dalam Islam sebagaimana diisyaratkan dalam wahyu
pertama yang diterima Nabi Muhammad di Gua Hira. Wahyu tersebut tidak memerintahkan untuk
beribadah, melainkan mengandung perintah untuk membaca (QS Al-'Alaq: 1-5), menegaskan
bahwa pendidikan merupakan elemen utama dalam kehidupan. Bagi umat Islam, pendidikan tidak
hanya bertujuan meningkatkan kemampuan intelektual, tetapi juga menanamkan nilai-nilai Islam
agar terbentuk pribadi yang taat pada ajaran agama.

330
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi
mailto:emailpenulispertama@gmail.com
mailto:emailpenuliskedua@mail.com
mailto:idrisharun@uin-suska.ac.id

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

Pendidikan Islam sendiri merupakan bimbingan jasmani dan rohani berdasarkan hukum
Islam untuk membentuk kepribadian muslim yang berlandaskan nilai-nilai keislaman. Saat ini,
tantangan dalam pendidikan Islam mencakup tiga hal utama: pertama, jenis pendidikan yang
diterapkan seiring perubahan kebijakan pendidikan dan politik; kedua, menjaga identitas lembaga
pendidikan Islam; dan ketiga, memperkuat serta mengelola kelembagaan pendidikan Islam secara
berkelanjutan.

Oleh karena itu, Pendidikan Islam memiliki sejarah panjang yang dipengaruhi oleh berbagai
pemikir besar yang memberikan kontribusi signifikan terhadap perkembangan konsep dan praktik
pendidikan. Di antara tokoh-tokoh yang memiliki pemikiran mendalam tentang pendidikan Islam
adalah Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh. Keduanya hidup dalam konteks sosial, politik, dan
budaya yang berbeda, namun memiliki kesamaan dalam memberikan perhatian pada pentingnya
pendidikan sebagai upaya membentuk individu yang berakhlak dan berpengetahuan.

Ibnu Khaldun (1332-1406 M) dikenal sebagai seorang sejarawan, sosiolog, dan filosof
muslim yang memiliki pandangan mendalam mengenai proses pendidikan dan pembentukan
peradaban. Dalam karyanya yang monumental, Mugaddimah, Ibnu Khaldun menguraikan konsep
pendidikan yang menekankan pada metode pembelajaran secara bertahap, pentingnya pengalaman
empiris, serta hubungan erat antara pendidikan dan kemajuan sosial. Menurutnya, pendidikan
tidak hanya bertujuan mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter dan moral
peserta didik. Sehingga pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun tetap relevan hingga saat ini karena
didasarkan pada realitas sosial dan perkembangan budaya. la memandang pendidikan sebagai
proses berkelanjutan (long life education) yang tidak terbatas oleh usia, tempat, atau waktu.
Menurutnya, manusia secara alami akan terus berpikir, berkreasi, dan beraktivitas untuk mencapai
tujuan hidup di dunia dan akhirat melalui berbagai metode pembelajaran.

Ibnu Khaldun juga menyadari bahwa pemikirannya bersifat dinamis dan dapat berubah
seiring perkembangan masyarakat. Fleksibilitas ini menjadikan gagasannya tetap menginspirasi
dunia pendidikan modern. Pandangannya menekankan bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan
meningkatkan kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk karakter dan moral. Oleh karena itu,
memahami pemikirannya menjadi penting bagi para pendidik dan siapa pun yang terlibat dalam
dunia pendidikan.

Sehingga pemikiran pendidikan pragmatis Ibnu Khaldun yang berfokus pada politik dan
ekonomi. Akan menekankan bahwa pendidikan tidak hanya mencakup pengetahuan kognitif dan
afektif, tetapi juga keterampilan yang relevan dengan kebutuhan praktis. Pandangan ini
dipengaruhi oleh latar belakangnya sebagai sosiolog dan pengamat sosial. Dalam menghadapi
kompleksitas pendidikan Islam di tengah kemajuan global, pemikiran Ibnu Khaldun dengan
pendekatan sosiologi dan filsafat pendidikan progresif menjadi relevan. Pendekatan sosiologi
menekankan pentingnya memahami kearifan lokal, nilai agama, dan akhlak, sementara filsafat
pendidikan progresif menitikberatkan pada daya saing, kreativitas, dan sikap dinamis.

Meski gerakan Islamisasi ilmu pengetahuan oleh tokoh seperti Ahmad Khan, Muhammad
Abduh, Naquib al-Attas, dan Al-Faruqi berupaya mengatasi dikotomi pendidikan, tantangan
globalisasi dan pengaruh budaya Barat masih menjadi kendala. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu
Khaldun yang bersifat dinamis dan sosial menawarkan solusi untuk menyeimbangkan kebutuhan
dunia modern tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam dan kearifan lokal.

Sementara itu, Muhammad Abduh (1849-1905 M) ialah seorang reformis Islam yang
memusatkan perhatian pada pembaruan sistem pendidikan di dunia Muslim. Ia menekankan
pentingnya rasionalitas, pemikiran kritis, dan adaptasi terhadap perkembangan zaman dalam
sistem pendidikan Islam. Melalui pemikirannya, Muhammad Abduh berusaha membebaskan
pendidikan Islam dari kungkungan tradisionalisme yang kaku dan mendorong pembaruan yang
sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern. Baginya, pendidikan harus mampu membentuk
manusia yang religius sekaligus berwawasan luas dalam ilmu pengetahuan umum.

Muhammad Abduh juga merupakan tokoh pembaharu Islam di Mesir pada abad ke-19 yang
memiliki pengaruh besar, terutama di bidang pendidikan. Banyak negarawan, pendidik, dan

331
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

seniman terinspirasi oleh pemikirannya, baik secara langsung maupun tidak langsung. Pemikiran
Abduh banyak dipengaruhi oleh ilmuwan Barat, terutama keyakinannya bahwa pendidikan dan
sains modern merupakan kunci kemajuan. Ia mendorong modernisasi sistem pendidikan di Mesir
dan negara-negara Islam lainnya agar menjadi bangsa yang kuat. Abduh juga berupaya
mereformasi al-Azhar sebagai pusat pemikiran Islam, meyakini bahwa modernisasi lembaga ini
akan menjadikan Islam lebih dinamis dan relevan dengan perkembangan zaman. Ia mengkritik
sistem pengajaran tradisional yang dianggap tidak sesuai dengan kebutuhan kehidupan modern
dan menentang sikap apriori para ulama terhadap masalah-masalah kontemporer.

Dimana kondisi ini mendorong Muhammad Abduh melakukan reformasi di berbagai
bidang, terutama di Al-Azhar, lembaga pendidikan yang menjadi kebanggaan umat Islam dunia.
Gagasan pembaruannya meliputi penolakan terhadap taqlid dan kemazhaban, peninjauan ulang
buku-buku yang bersifat tendensius agar sesuai dengan pemikiran rasional dan historis, reformasi
Al-Azhar sebagai pusat keilmuan Islam, pelestarian karya klasik untuk menghidupkan kembali
intelektualisme Islam, serta mendorong penerapan pendapat yang relevan dengan permasalahan
zaman.

Pemikiran Muhammad Abduh tetap relevan di era modern sebagai panduan dalam
merumuskan arah pendidikan Islam. Baginya, modernisasi adalah proses mengganti pola pikir dan
tata kerja yang irasional dengan yang rasional. Sementara modernitas dipandang sebagai
pendekatan menuju kebenaran mutlak Allah Swt., yang mendorong sikap takwa. Gagasan Abduh
tentang reinterpretasi ajaran Islam, penghargaan terhadap akal dan ilmu pengetahuan modern,
serta penolakan terhadap taklid terus memengaruhi pendidikan Islam hingga saat ini.

Kajian tentang pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh menjadi relevan
untuk memahami bagaimana warisan intelektual mereka memengaruhi paradigma pendidikan
Islam hingga masa kini. Dimana keduanya menekankan pentingnya akal dan rasionalitas dalam
proses pendidikan. Ibnu Khaldun menyoroti pentingnya pengalaman empiris dan interaksi sosial
dalam pembelajaran, sementara Abduh berfokus pada perlunya pembaruan sistem pendidikan agar
sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Meski hidup di zaman dan lingkungan
sosial yang berbeda, keduanya memiliki tujuan yang sama, yaitu menciptakan sistem pendidikan
Islam yang tidak hanya menekankan aspek spiritual, tetapi juga mampu membekali umat dengan
ilmu pengetahuan yang bermanfaat bagi kehidupan dunia dan akhirat.

Mengkaji pemikiran pendidikan Islam Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh menjadi
penting dalam memahami bagaimana pendidikan Islam dapat berkembang secara dinamis di
tengah perubahan sosial dan tantangan global. Relevansi pemikiran mereka di era modern terlihat
dari upaya membangun pendidikan Islam yang berorientasi pada kemajuan ilmu pengetahuan
tanpa meninggalkan nilai-nilai spiritual. Dengan memahami pemikiran kedua tokoh ini, kita dapat
merumuskan konsep pendidikan Islam yang mampu menjawab kebutuhan masyarakat
kontemporer dan berkontribusi dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan bermartabat.

Artikel mengenai pemikiran pendidikan Islam Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh ini
diharapkan dapat memberikan wawasan yang komprehensif tentang bagaimana konsep
pendidikan Islam berkembang dari masa ke masa. Selain itu, kajian ini juga bertujuan untuk
menggali relevansi gagasan kedua tokoh dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam di era
modern serta memberikan kontribusi nyata bagi para pendidik, pemangku kebijakan, dan
masyarakat dalam mengembangkan sistem pendidikan yang sesuai dengan tuntutan zaman. Serta
dengan memahami pemikiran mereka, diharapkan pembaca dapat memperoleh perspektif yang
lebih luas mengenai konsep pendidikan Islam yang holistik dan dinamis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif dengan pendekatan library research
(penelitian kepustakaan). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali,
mengkaji, dan menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan guna memahami fenomena

332
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

atau permasalahan yang diteliti secara mendalam. Fokus utama dari penelitian ini adalah pada
pemaparan dan penjabaran informasi berdasarkan data yang diperoleh dari berbagai bahan pustaka
tanpa melibatkan proses pengumpulan data di lapangan.

Dalam pelaksanaannya, penelitian kepustakaan ini mengandalkan sumber-sumber tertulis
seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, laporan hasil penelitian, serta dokumen-dokumen resmi lainnya
yang memiliki keterkaitan langsung dengan topik kajian. Seluruh data yang diperoleh dianalisis
secara kualitatif untuk menghasilkan gambaran yang utuh, sistematis, dan objektif sesuai dengan
tujuan penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Karya-Karya Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun merupakan ilmuwan besar yang dikenal luas berkat karya monumentalnya,
"Mugaddimah". Karya ini tidak hanya mendapat apresiasi dari para sarjana di dunia Islam, tetapi
juga dikagumi oleh ilmuwan Barat. Sejak masa mudanya, Ibnu Khaldun telah aktif dalam dunia
tulis-menulis, terutama saat menuntut ilmu dan melanjutkannya ketika terlibat dalam dunia politik
dan pemerintahan. Karya-karyanya yang terkenal meliputi:

1. Kitab Mugaddimah — Karya ini merupakan bagian pengantar dari Kitab Al-Ibar dan
menjadi karya paling terkenal dari Ibnu Khaldun. Mugaddimah membahas secara
mendalam berbagai aspek kehidupan sosial, sejarah, dan analisis mengenai perkembangan
peradaban manusia. Buku ini menjadi landasan utama dalam ilmu sosiologi dan
historiografi, serta mengangkat nama Ibnu Khaldun sebagai pemikir besar di dunia Islam
dan dunia Barat.

2. Kitab Al-Ibar — Berjudul lengkap A/-Ibar wa Diwan al-Mubtada' wa al-Khabar fi Ayyam
al-'"Arab wa al-'Ajam wa al-Barbar wa Man 'Asharahum min Dawi as-Sulthan alAkbar,
karya ini memuat catatan sejarah yang komprehensif. Isinya mencakup sejarah bangsa
Arab, non-Arab (terutama Persia), Berber, dan berbagai dinasti besar pada masanya. Kitab
ini terdiri dari tujuh jilid, dengan Mugaddimah sebagai bagian pengantarnya yang paling
penting dan berpengaruh.

3. Kitab At-Ta'rif bi Ibni Khaldun wa Rihlatuhu Syarqan wa Gharban — Dikenal sebagai A¢-
Ta'rif, karya ini merupakan otobiografi Ibnu Khaldun yang menjadi bagian penutup dari
Kitab Al-Ibar. Dalam buku ini, ia menceritakan perjalanan hidupnya secara sistematis
menggunakan metode ilmiah, membaginya ke dalam beberapa bab yang saling berkaitan.
Karya ini memberikan wawasan mendalam tentang pengalaman pribadi dan pandangan
Ibnu Khaldun terhadap politik, pendidikan, dan kehidupan sosial pada zamannya.

Melalui karya-karyanya, Ibnu Khaldun tidak hanya memberikan kontribusi besar dalam bidang
sejarah, tetapi juga merintis disiplin ilmu sosiologi dan metode ilmiah dalam kajian sejarah dan
sosial. Pemikirannya tetap relevan hingga kini, terutama dalam memahami dinamika sosial dan
perkembangan peradaban manusia.

Pokok-pokok Pikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun
Ibnu Khaldun membagi ilmu pengetahuan menjadi tiga kategori utama:

1. Al-Ulum al-Nagliyyah (Ilmu Pengetahuan yang Bersumber dari Wahyu) Ilmu ini
bersumber dari otoritas syariah, seperti tafsir Al-Qur'an, hadis, figh, ushul figh, ilmu kalam,
tasawuf, dan ilmu faraidh.

2. Al-Ulum al-Agliyah (Ilmu Pengetahuan Rasional) I[lmu ini diperoleh melalui akal pikiran
dan meliputi empat bidang utama: logika, ilmu alam (fisika), metafisika, dan matematika
(termasuk geometri, aritmetika, musik, dan astronomi).

3. Ilmu Bahasa Arab (Ilmu Alat) IImu ini mencakup aspek kebahasaan seperti nahwu (tata
bahasa), leksikografi (kosa kata), ilmu bayan (retorika), dan sastra (adab).

333
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

Selain klasifikasi berdasarkan jenisnya, Ibnu Khaldun juga membagi ilmu menurut
kepentingannya:
1. Ilmu Pokok (Esensial): Ilmu yang dipelajari karena manfaat langsungnya, seperti ilmu
syar’iyyah (agama) dan ilmu alam.
2. Ilmu Alat (Instrumen): Ilmu yang membantu memahami ilmu pokok, seperti ilmu bahasa,
matematika, dan logika.

Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan
Menurut aliran pragmatis-instrumental, keunggulan manusia dibandingkan makhluk lain,
termasuk hewan, terletak pada kemampuan berpikir selain kemampuan mengindera (idrak).
Dengan akal pikirannya, manusia dapat melakukan apersepsi, abstraksi, dan imajinasi, sehingga
layak menjadi khalifah fil ard (pemimpin di bumi) yang bertugas mengelola dan memeliharanya,
sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Baqgarah ayat 30.
lgad Bl [ lgud Jaa3l GUETARIR (2 )¥) i Jela 30 485300 &S5 QU 3,

L.l.?‘l“]:":’ Y la ,1.:1:.| h’-‘JII JI..H.#-_"U L__.._‘.Ll_-; ﬂ-‘:ﬁ_'h._l :.:l-._: __:."L.l_g elaalt -._].i...ﬂj

Artinya : Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku hendak
menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak
menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan
menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan
Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui".

Ibnu Khaldun membagi kemampuan berpikir manusia menjadi tiga tingkatan:

1. Al-‘Aql al-Tamyiz (Akal Pemisah): Tingkat akal paling dasar yang memahami hal-hal
empiris Dan bertujuan menghasilkan manfaat serta menghindari bahaya.

2. Al-‘Aql al-Tarbiyyi (Akal Eksperimental): Kemampuan berpikir yang menghasilkan
gagasan, pemikiran, dan etika dalam kehidupan sosial.

3. Kemampuan berpikir ini berkembang setelah manusia mencapai kesempurnaan dalam sifat
kebinatangannya, dimulai dari kemampuan membedakan (tamyiz) antara yang bermanfaat
dan yang merugikan.

Dalam pandangan Ibnu Khaldun, pendidikan berperan penting karena manusia berbeda dari hewan
melalui kapasitas berpikirnya. Akal memandu manusia untuk menciptakan kehidupan, bekerja
sama dalam masyarakat, dan menerima wahyu Tuhan demi kesejahteraan dunia dan akhirat.
Pendekatan pendidikan Ibnu Khaldun bersifat pragmatis dan aplikatif. Ia mengklasifikasikan ilmu
berdasarkan fungsi dan manfaatnya bagi kehidupan, bukan hanya dari nilai substansial atau
urutannya.

Metode Pendidikan Islam menurut ibnu khaldun

Dalam Mugqaddimah, Ibn Khaldun mengemukakan berbagai metode  pendidikan yang
dikelompokkan berdasarkan pendekatan mengajar dan prinsip pembelajaran. la membahas enam
metode utama:

a. Metode Hafalan. Metode ini digunakan dalam bidang tertentu, khususnya pembelajaran bahasa
Arab klasik. Ibn Khaldun menekankan pentingnya menghafal teks-teks otentik seperti Al-Qur'an,
hadis, dan karya sastra Arab untuk meningkatkan keterampilan berbahasa. Namun, ia mengkritik
penerapan metode ini di semua disiplin ilmu karena dapat membatasi pemahaman mendalam.

b. Metode Dialog. Ibn Khaldun menilai metode dialog lebih efektif dibandingkan hafalan dalam
membentuk kemampuan berpikir kritis (malakah). la mencontohkan sistem pendidikan di
Maghribi yang menekankan hafalan membutuhkan waktu lebih lama dibandingkan di Tunisia yang
menggunakan metode diskusi.

334
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

c. Metode Widya Wisata. Ia menganjurkan menuntut ilmu secara langsung dari ulama melalui
perjalanan (rihlah) karena pengalaman langsung dari sumbernya memperdalam pemahaman dan
membentuk karakter siswa.

d. Metode Keteladanan. Ibn Khaldun menegaskan pentingnya peran guru sebagai teladan. Kontak
langsung dengan guru tidak hanya bertujuan menguasai ilmu, tetapi juga meniru akhlak, sikap, dan
kepribadian mereka.

e. Metode Pengulangan dan Bertahap. Ia menyarankan pengajaran dilakukan secara bertahap (al-
tadrij) dari konsep umum ke rinci, dan diulang minimal tiga kali agar pemahaman siswa semakin

kuat. Metode ini sejalan dengan prinsip pendidikan modern yang memperhatikan aspek psikologis
siswa.

f. Metode Belajar Al-Qur'an. Ibn Khaldun mengkritik pendekatan hafalan tanpa pemahaman
dalam pengajaran Al-Qur'an. Ia menganjurkan pengajaran bahasa Arab sebelum mempelajari Al-
Qur'an agar siswa dapat memahami isi kandungan, bukan sekadar membaca teks.

oleh karena itu, Ibnu Khaldun menawarkan metode pendidikan yang mengintegrasikan hafalan,
dialog, pengalaman langsung, keteladanan, pengulangan bertahap, dan pemahaman Al-Qur'an
secara mendalam. [a menekankan pentingnya menyesuaikan metode dengan materi yang diajarkan
dan memperhatikan kesiapan psikologis siswa untuk mencapai pemahaman yang komprehensif.

Tujuan Pendidikan Islam menurut ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun memandang bahwa tujuan utama pendidikan adalah mendorong pikiran manusia
untuk aktif dan berkembang. Aktivitas berpikir yang matang tidak hanya bermanfaat bagi individu
tetapi juga berkontribusi pada kemajuan ilmu pengetahuan, industri, dan sistem sosial dalam
masyarakat. Ia menekankan pentingnya keseimbangan antara teori dan praktik, karena
keterampilan dan pengetahuan akan melekat kuat jika dipadukan dalam proses pembelajaran.
Pendidikan, menurut Ibnu Khaldun, harus mencakup tujuan duniawi dan ukhrawi, serta
disesuaikan dengan kemampuan dan kebutuhan peserta didik. Dalam Mugaddimah, Tbnu Khaldun
membagi tujuan pendidikan menjadi dua aspek utama:

1. Tujuan Akhirat: Pendidikan bertujuan memperkuat iman melalui pemahaman dan
pengamalan Al-Qur’an dan Hadis. Pendidikan agama menjadi fondasi utama untuk
membentuk karakter individu yang berakhlak mulia dan memiliki keimanan yang kokoh.

2. Tujuan Duniawi: Pendidikan berfungsi sebagai sarana membentuk individu yang memiliki
keterampilan praktis di berbagai bidang, seperti pertanian, pertukangan, hingga profesi
kompleks seperti kedokteran dan administrasi.

Ibnu Khaldun menginginkan pendidikan yang menghasilkan manusia berakhlak baik dan
bertakwa, bukan hanya memahami agama secara teoritis, tetapi juga mampu mengaplikasikan
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pandangan ini menunjukkan bahwa pendidikan
menurutnya bersifat pragmatis, aplikatif, dan berorientasi pada kemaslahatan dunia dan akhirat.

Relevansi Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun dengan Pendidikan Indonesia Sistem
Pendidikan di Indonesia

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan memiliki beberapa keterkaitan dengan sistem
pendidikan di Indonesia, yang dapat dilihat dari tiga aspek utama: wawasan tentang manusia, ilmu,
dan didaktik-metodologik.

1. Wawasan tentang Manusia di Indonesia. Ibnu Khaldun memandang bahwa pendidikan
harus membentuk manusia seutuhnya, yang mencakup keseimbangan antara jasmani,
intelektual, dan spiritual. Prinsip ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional
sebagaimana tercantum dalam UUSPN Pasal 3, yang menitikberatkan pada pembentukan
individu beriman, bertakwa, berilmu, dan berakhlak mulia. Pendidikan di Indonesia
idealnya bersifat teistik, mengintegrasikan aspek intelektual, moral, dan religius. Fuad
Hasan juga menegaskan bahwa pendidikan tidak hanya membekali ilmu (having), tetapi

335
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

juga membentuk kepribadian (being), dengan penekanan lebih pada pembentukan karakter
yang utuh.
2. Wawasan Ilmu. Pendidikan di Indonesia masih menunjukkan adanya dikotomi ilmu,

terlihat dari tiga jenis lembaga pendidikan:

a. Sekolah umum: Fokus pada ilmu aqliyah (rasional) dan keterampilan.

b. Pesantren: Menitikberatkan ilmu naqliyah (agama), seringkali =~ mengabaikan
keterampilan duniawi.

c. Madrasah: Berusaha menyeimbangkan ilmu aqliyah dan naqliyah, tetapi cenderung
menyerupai sekolah umum.

Ibnu Khaldun menawarkan pendekatan integrasi ilmu, di mana ilmu naqliyah menjadi dasar
bagi ilmu aqliyah. Pendekatan ini mendorong kesatuan antara ilmu agama dan ilmu umum untuk
membentuk pandangan holistik dalam pendidikan. Pemikiran Ibnu Khaldun relevan dengan
pendidikan di Indonesia karena menekankan pembentukan manusia seutuhnya, integrasi ilmu
agama dan umum, serta metode pembelajaran yang mendorong pemahaman mendalam dan
keterampilan nyata.

Pemikiran muhammad abduh Tentang Pendidikan

Muhammad Abduh dikenal sebagai tokoh pembaru (modernis) dalam dunia Islam yang
memiliki gagasan di berbagai bidang, terutama dalam pendidikan. Pemikirannya bertujuan untuk
mengatasi kemunduran umat Islam dengan memadukan ilmu agama dan ilmu modern. Menurut
Djarnawy, pemikiran Abduh mencakup bidang politik, sosial kemasyarakatan, pendidikan, teologi,
dan hukum Islam. Namun, di antara berbagai gagasannya, Abduh lebih memfokuskan perhatian
pada pembaruan di bidang pendidikan. Ia melihat bahwa kemunduran umat Islam disebabkan oleh
sistem pendidikan yang tidak seimbang antara ilmu agama dan ilmu modern. Berikut adalah
beberapa gagasan utama Abduh dalam reformasi pendidikan:

Muhammad Abduh mengkritik sistem pendidikan Islam yang terpecah menjadi dua arus
utama: madrasah klasik yang hanya mengajarkan ilmu agama secara tradisional, dan sekolah
pemerintah yang fokus pada ilmu-ilmu duniawi tanpa pemahaman keagamaan. Dualisme ini,
menurut Abduh, menciptakan jurang antara ulama dan ilmuwan, menyebabkan stagnasi intelektual
umat Islam. Sebagai solusi, Abduh mengusulkan sistem pendidikan integratif yang
menggabungkan ilmu agama dan ilmu modern dalam satu kurikulum. la memulai reformasi ini di
Universitas al-Azhar dengan memasukkan ilmu-ilmu modern seperti filsafat, logika, dan sains,
serta mengubah metode pengajaran dari hafalan menjadi pemahaman dan diskusi.

Pada tingkat sekolah dasar, Abduh menekankan pentingnya pendidikan agama sejak dini
sebagai fondasi pembentukan karakter dan kepribadian muslim. Ia mendorong agar pelajaran
agama menjadi inti kurikulum, dengan tujuan mendidik akal untuk berpikir kritis dan jiwa untuk
menanamkan nilai-nilai spiritual. Konsep "Integrasi [lmu Pengetahuan" yang diperkenalkannya
menggabungkan nilai-nilai agama ke dalam semua mata pelajaran, baik sains maupun sosial, untuk
membentuk akhlak mulia.

Di tingkat menengah dan kejuruan, Abduh mendirikan sekolah-sekolah pemerintah yang
bertujuan melatih tenaga ahli di bidang administrasi, militer, kesehatan, dan perindustrian. Ia juga
memasukkan pelajaran seperti logika, filsafat, dan tauhid di madrasah-madrasah al-Azhar, yang
sebelumnya dianggap kontroversial. Abduh percaya bahwa pendidikan di tingkat ini harus
menciptakan mujtahid, individu yang mampu berijtihad atau memberikan pandangan keagamaan
secara mandiri tanpa taklid.

Untuk perguruan tinggi, Abduh merancang kurikulum al-Azhar yang disesuaikan dengan
kebutuhan masyarakat modern. la memasukkan mata pelajaran baru seperti ilmu filsafat, logika,
dan ilmu pengetahuan modern seperti aljabar, ilmu ukur, dan geografi. Langkah ini bertujuan
menghasilkan ulama yang tidak hanya menguasai ilmu agama tetapi juga memiliki pemahaman
luas tentang ilmu pengetahuan modern, sehingga mampu menjawab tantangan zaman.

336
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

Upaya ini bertujuan untuk melahirkan ulama modern yang tidak hanya menguasai ilmu
agama, tetapi juga memiliki pemahaman terhadap ilmu-ilmu duniawi. Dengan kurikulum ini,
Abduh berharap umat Islam mampu bersaing dengan peradaban Barat dalam bidang ilmu
pengetahuan dan teknologi.

Namun, upaya pembaruannya di al-Azhar mendapat perlawanan dari kalangan ulama
konservatif. Banyak dari gagasannya, termasuk pengajaran ilmu modern, dibatalkan oleh Salim al-
Basyairi, rektor al-Azhar ke-25. Hanya setelah masa pemerintahan Gamal Abdul Nasser pada
tahun 1961, pembaruan besar-besaran di al-Azhar dapat dilakukan. Pada masa ini, beberapa
fakultas umum seperti kedokteran, teknik, pertanian, dan ekonomi mulai dibuka di al-Azhar.

Pengaruh Politik terhadap Pembaruan Pendidikan

Muhammad Abduh menyadari bahwa keberhasilan reformasi pendidikan sangat bergantung
pada dukungan politik. Upayanya di al-Azhar mengalami banyak hambatan karena dominasi ulama
konservatif yang memiliki otoritas besar. Barulah setelah Gamal Abdul Nasser menghapuskan
otonomi al-Azhar dan menempatkannya di bawah kendali pemerintah, pembaruan pendidikan
secara menyeluruh dapat dilakukan. Dengan kata lain, pembaruan pendidikan Islam memerlukan
sinergi antara gagasan intelektual dan kebijakan politik. Meskipun banyak pembaruannya bersifat
parsial di masanya, pemikiran Abduh menjadi landasan penting bagi reformasi pendidikan Islam
di masa depan.

Tujuan Pendidikan Islam menurut muhammad abduh

Muhammad Abduh memandang bahwa kemunduran pendidikan umat Islam disebabkan oleh
ketidakseimbangan tujuan pendidikan. Lembaga pendidikan berbasis Barat cenderung
menekankan aspek kognitif dan duniawi, sementara sekolah agama lebih fokus pada aspek spiritual
dan akhirat. Abduh berusaha mereformasi kedua pendekatan ini menuju tujuan yang lebih dinamis
dan seimbang.

Menurut Abduh, tujuan pendidikan Islam adalah mendidik akal dan jiwa agar manusia dapat
meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat. Ia menekankan pentingnya keseimbangan antara
pemikiran rasional (kognitif) dan pengembangan spiritual (afektif) untuk membentuk pribadi yang
memiliki akhlak mulia dan pikiran kritis. Pendidikan akal bertujuan membiasakan umat berpikir
secara mandiri dan tidak sekadar mengikuti tradisi (taklid). Dengan cara ini, Abduh berharap dapat
mengatasi kebekuan intelektual di kalangan umat Islam dan melahirkan generasi baru yang
berpikiran kritis dan berakhlak Iuhur.

Dalam karyanya Risalah at-Tauhid, Abduh menegaskan bahwa akal dan agama saling
mendukung. Ia berpendapat bahwa Al-Qur'an mendorong manusia untuk menggunakan akal dalam
memahami ciptaan Allah, karena pemikiran yang benar akan memperkuat iman. Menurutnya, jika
akal dicerdaskan dan jiwa dibina dengan nilai agama, umat Islam dapat mengejar ketertinggalan
dan bersaing dengan bangsa-bangsa maju.

Abduh juga mengkritik metode pengajaran tradisional yang terlalu menekankan hafalan
tanpa pemahaman. la mendorong penggunaan metode pengajaran yang variatif dan interaktif untuk
mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan analitis siswa. Dengan demikian, pendidikan
tidak hanya menjadi sarana transfer ilmu, tetapi juga alat untuk membentuk individu yang mampu
menghadapi tantangan zaman.

Pengaruh Pembaharuan Pendidikan Muhammad Abduh di Indonesia

Pembaharuan pendidikan yang digagas Muhammad Abduh berpengaruh besar terhadap
organisasi Muhammadiyah di Indonesia. K.H. Ahmad Dahlan terdorong mendirikan
Muhammadiyah karena dua faktor utama: situasi politik Belanda dan kondisi umat Islam di
kampung halamannya yang telah menyimpang dari ajaran Islam yang murni. Saat menunaikan
ibadah haji pada tahun 1890, Ahmad Dahlan berguru kepada Syeikh Ahmad Khatib di Makkah.

337
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

Melalui gurunya, ia mulai mengenal pemikiran Muhammad Abduh, terutama melalui tafsir al-
Manar, yang sangat menarik perhatiannya.

Majalah al-Manar memiliki pengaruh besar dalam membentuk semangat perjuangan Ahmad
Dahlan, meskipun penyebarannya di Indonesia terbatas. Selain itu, pertemuannya dengan Rasyid
Ridha—murid Muhammad Abduh—di Tanah Suci melalui perantara K.H. Bakir semakin
memperkuat cita-cita pembaruannya di bidang pendidikan dan keagamaan.

Metode Pengajaran Menurut Muhammad Abduh

Salah satu aspek utama pembaruan pendidikan yang diusung oleh Muhammad Abduh adalah
perbaikan metode pengajaran. la mengkritik tajam penggunaan metode hafalan tanpa pemahaman
yang banyak diterapkan di berbagai lembaga pendidikan saat itu, termasuk di Thanta, al-Azhar,
dan sekolah-sekolah agama. Menurut Abduh, metode hafalan semata dapat merusak daya nalar
siswa dan menghambat perkembangan intelektual mereka. Ia berpendapat bahwa metode
pengajaran yang hanya mengandalkan hafalan perlu dilengkapi dengan pendekatan yang rasional
dan pemahaman mendalam terhadap materi .

Meskipun Abduh tidak secara eksplisit merinci metode pengajaran yang ideal dalam tulisan-
tulisannya, praktik mengajarnya di al-Azhar menunjukkan bahwa ia menggunakan metode diskusi
atau mundazarah. Melalui metode ini, ia berusaha mendorong pemahaman yang mendalam dan
pemikiran kritis di kalangan siswa. Metode diskusi ini memberikan peluang kepada pelajar untuk
bertanya mengenai pelajaran-pelajaran yang sulit dipahami serta menumbuhkan sikap ilmiah dan
kritis.

Secara keseluruhan, gagasan Muhammad Abduh di bidang pendidikan mencakup berbagai
aspek penting, seperti tujuan pendidikan, pengembangan kurikulum dan materi pelajaran, serta
perbaikan metode pengajaran. la menekankan bahwa pendidikan harus mendidik akal dan jiwa
agar manusia dapat meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat. Dengan demikian, pendidikan tidak
hanya menjadi sarana transfer ilmu, tetapi juga alat untuk membentuk individu yang mampu
menghadapi tantangan zaman dengan akhlak mulia dan pemikiran kritis.

Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh

Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh adalah dua pemikir besar dalam sejarah Islam yang
memberikan kontribusi signifikan terhadap pemikiran pendidikan Islam. Meskipun keduanya
hidup dalam konteks dan zaman yang berbeda, analisis terhadap persamaan dan perbedaan
pemikiran mereka dalam bidang pendidikan Islam dapat memberikan wawasan berharga bagi
pengembangan sistem pendidikan Islam kontemporer.

Persamaan Pemikiran:

1. Integrasi Ilmu Agama dan Umum: Kedua tokoh menekankan pentingnya menggabungkan ilmu
agama (naqliyah) dan ilmu rasional (aqliyah) dalam pendidikan. Ibnu Khaldun dalam
Mugaddimah menyatakan bahwa ilmu pengetahuan, baik yang bersumber dari wahyu maupun
hasil akal manusia, merupakan anugerah dari Allah dan harus diajarkan secara seimbang .
Muhammad Abduh juga mendorong integrasi ini untuk mengatasi dualisme pendidikan antara
madrasah tradisional dan sekolah modern.

2. Pendidikan sebagai Sarana Pembentukan Karakter: Keduanya melihat pendidikan tidak hanya
sebagai transfer ilmu, tetapi juga sebagai proses pembentukan karakter dan moral. Ibnu Khaldun
menekankan bahwa pendidikan harus membentuk individu yang berakhlak mulia dan
berbudaya . Abduh berpendapat bahwa pendidikan harus mendidik akal dan jiwa untuk
mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat.

Perbedaan Pemikiran
1. Konteks Sosial dan Sejarah: Ibnu Khaldun hidup pada abad ke-14 di wilayah Maghrib dan
Andalusia, sedangkan Muhammad Abduh hidup pada abad ke-19 di Mesir. Konteks ini
mempengaruhi fokus pemikiran mereka; Ibnu Khaldun lebih menekankan pada analisis

338
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

sosiologis dan historis pendidikan, sementara Abduh fokus pada reformasi pendidikan
dalam menghadapi kolonialisme dan modernisasi .

2. Metode Pengajaran: Ibnu Khaldun mengkritik metode pengajaran yang terlalu menekankan
hafalan dan menganjurkan pendekatan yang lebih adaptif dan holistik, termasuk
penggunaan diskusi dan dialog . Abduh juga menolak metode hafalan tanpa pemahaman
dan mendorong penggunaan metode diskusi untuk mendorong pemikiran kritis di kalangan
siswa.

Relevansi dalam Pendidikan Islam Kontemporer

Pemikiran Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh tetap relevan dalam konteks pendidikan
Islam saat ini. Keduanya menekankan pentingnya integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum
sebagai solusi untuk mengatasi dikotomi dalam sistem pendidikan. Ibnu Khaldun, dalam karyanya
Mugqaddimah, menyoroti perlunya penggabungan ilmu naqliyah (agama) dan 'aqliyah (rasional)
untuk membentuk individu yang berpengetahuan luas dan bermoral. Muhammad Abduh juga
mengusulkan reformasi pendidikan yang mengintegrasikan ilmu agama dan umum guna
menciptakan sistem pendidikan yang lebih maju, modern, dan seimbang.

Selain itu, kedua tokoh ini menekankan pentingnya pembentukan karakter dan moral dalam
pendidikan. Ibnu Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus membentuk individu yang
berakhlak mulia dan berbudaya. Abduh berpendapat bahwa pendidikan harus mendidik akal dan
jiwa untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat.

Dalam hal metode pengajaran, Ibnu Khaldun mengkritik metode pengajaran yang terlalu
menekankan hafalan dan menganjurkan pendekatan yang lebih adaptif dan holistik, termasuk
penggunaan diskusi dan dialog. Abduh juga menolak metode hafalan tanpa pemahaman dan
mendorong penggunaan metode diskusi untuk mendorong pemikiran kritis di kalangan siswa.

Dengan memahami dan mengimplementasikan pemikiran kedua tokoh ini, sistem
pendidikan Islam dapat berkembang menjadi lebih holistik, adaptif, dan sesuai dengan kebutuhan
masyarakat modern. Integrasi ilmu agama dan umum, penekanan pada pembentukan karakter, serta
metode pengajaran yang mendorong pemikiran kritis dapat membantu menciptakan generasi
Muslim yang mampu menghadapi tantangan zaman dengan bijak.

KESIMPULAN

Pemikiran pendidikan Islam Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh memiliki kontribusi
besar dalam membentuk konsep pendidikan yang integratif dan relevan hingga masa kini. Ibnu
Khaldun memandang pendidikan sebagai proses bertahap yang mencakup ilmu agama
(nagliyah) dan ilmu rasional (aqliyah). la menekankan pentingnya metode pembelajaran yang
bertahap (tadarruj), dialog, pengalaman langsung, dan pengulangan untuk memperkuat
pemahaman. Tujuan utama pendidikan menurutnya adalah membentuk manusia sebagai
khalifah di bumi yang memiliki akhlak mulia, keterampilan praktis, dan kemampuan berpikir
kritis.

Muhammad Abduh menekankan pentingnya reformasi pendidikan dengan
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu pengetahuan modern. Ia mengkritik dualisme
pendidikan di Mesir yang memisahkan antara ilmu agama di madrasah dan ilmu duniawi di
sekolah umum. Abduh mendorong pembaruan di Al-Azhar melalui penambahan kurikulum ilmu
rasional, logika, filsafat, dan sains. Baginya, pendidikan bertujuan membentuk manusia yang
rasional, mandiri, dan berakhlak, dengan keseimbangan antara tujuan duniawi dan ukhrawi.

Persamaan antara kedua tokoh ini adalah menekankan pentingnya ilmu pengetahuan,
peran akal dalam memahami ajaran Islam, dan perlunya reformasi pendidikan. Perbedaannya,
Ibnu Khaldun berperan sebagai teoritisi yang mengamati pendidikan dari perspektif sosial-
historis, sedangkan Muhammad Abduh terlibat langsung dalam reformasi pendidikan dan
memperjuangkan modernisasi sistem pendidikan Islam. Pemikiran keduanya tetap relevan bagi

339
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 — 340 E-ISSN : 2961 - 9386
https://ipion.org/index.php/jpi P-ISSN : 2963 - 1742

pendidikan Islam di Indonesia, terutama dalam upaya integrasi ilmu agama dan ilmu modern,
pembaruan kurikulum, dan metode pembelajaran berbasis pengalaman dan pemikiran kritis.

REFERENSI

Al-Farizi, Muh. Yahya, M. Makbul, dan Risdah Faharuddin. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut
Muhammad Abduh.” Bacaka: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 1, No. 1 (Juni 2021).

Amin, Ahmad, dan Muhammad Abduh. Kairo: Mu’assat Al-Khanji, 1960.

Aris. Filsafat Pendidikan Islam. Cet. 1. Cirebon: Yayasan Wiyata Bestari Samasta, 2023.

Arwen, Desri, dan E. Kurniyati. “Pemikiran Pendidikan Islam Muhammad Abduh.” Tadarus Tarbawy Vol.
1, No. 1 (Juni 2019).

Asifa, Falasipatul. “Pemikiran Pendidikan Muhammad Abduh dan Kontribusinya Terhadap Pengembangan
Teori Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 15, No. 1 (30 Juni 2018).

Hasanah, Maulida, Irma Aryani, Rini Susiani, dan Sri Ramha Yanda. “Konsep Pendidikan Dalam
Pemikiran Ibnu Khaldun.” Azkia: Jurnal Aktualisasi Pendidikan Islam Vol. 19, No. 2 (Desember
2022): 80-93.

Hidayat, Yayat. “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.” Jurnal Pendidikan Islam Al-1lmi, Mei 2019.

Huda, Syamsul. “Reorientasi Sistem Pendidikan Islam: Telaah Atas Konsep Pendidikan Muhammad
Abduh.” Empirisma Vol. 16, No. 1 (Januari 2007).

Jamil, Sabrun. “Pemikiran Pendidikan Islam Dalam Pandangan Muhammad Abduh.” [lhsan: Jurnal
Pendidikan Islam Vol. 2, No. 3 (Oktober 2024).

Jamilah, Ani Hidayatul, dan Siti Chusnul Chotimah. “Studi Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun Perspektif
Sosioprogresif.” Proceeding International Seminar On Islamic Education And Peace Vol. 2 (2022).

Komaruzaman. “Studi Pemikiran Muhammad Abduh dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan di
Indonesia.” Tarbawi Vol. 3, No. 01 (2017): 82-101.

Kosim, Muhammad. ‘“Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun dan Relevansinya Dengan Sisdiknas.”
Jurnal Tarbiyah Vol. 22, No. 2 (Juli 2015).

Mahdany, Diny. “Muhammad Abduh dan Pemikiran Pendidikan Islam Modern.” Durrun Nafis: Jurnal
1Imu Pendidikan Agama Islam Vol. 1, No. 1 (Mei 2024): 47-61.

Murkilim, Ahmad Rivauzi, dan Muhammad Kosim. Konsepsi dan Pemikiran Pendidikan Islam; Sebuah
Bunga Rampai. Ed. 1. Cet. 1. Padang: CV Jasa Surya, 2013.

Nasution, Harun. Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang,
1992.

Nasution, Ina Zainah. “Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun.” Intiqad: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam
Vol. 2, No. 1 (Juni 2020).

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005.

Nurainiah. “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.” Serabi Tarbawi: Jurnal Studi Pemikiran, Riset
dan Pengembangan Pendidikan Islam Vol. 7, No. 1 (Januari 2019).

Ok. Azizah Hanum. “Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Ibnu Khaldun Terhadap Konsep Pendidikan Islam.”

Rohmah, Noer. “Inovasi Strategi Pembelajaran PAI Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan PAL”
Madrasah Vol. 6, No. 2 (Juni 2014).

Rohman, Fatkhur. “Pemikiran Pendidikan Islam Muhammad Abduh.” Raudhah Vol. IV, No. 1 (Juni 2016).

Syukur, Taufik Abdillah, dan Siti Rafiqoh. Filsafat Pendidikan Islam. Cet. 1. Pisangan Ciputat Timur:
Patju Kreasi, 2021.

Tafsir  Alquran Online. “Surat Al-Baqarah Ayat 30.” Diakses 26 Februari 2025.
https://tafsirq.com/permata/ayat/37

Usman, Abdul Malik, dan Mardan Umar. “Modernisasi Pendidikan Islam; Telaah Pemikiran Muhammad
Abduh.” Jurnal llmiah Iqra’ Fakultas Tarbiyah dan llmu Keguruan (FTIK) IAIN Manado Vol. 15,
No. 2 (2021).

340
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi



https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

