
Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

330 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun Dan Muhammad Abduh 

 
Abdul Hadi Lubis 1), Edi Yusrianto 2), Idris Harun 3)*  

 
1,2,3) Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 

*Penulis Koresponden  

Email :  abdulhadilubis86@gmail.com 

         barkunbankun8@mail.com   

         idrisharun@uin-suska.ac.id  

 

Abstrak 
Artikel ini membahas pemikiran pendidikan Islam dari dua tokoh besar, Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh, 

serta relevansi gagasan mereka terhadap sistem pendidikan modern, khususnya di Indonesia. Ibnu Khaldun 

membagi ilmu menjadi dua kategori utama—ilmu naqliyah (bersumber dari wahyu) dan ilmu aqliyah (berbasis 

rasional)—dan menekankan metode pembelajaran bertahap, dialog, dan pengalaman langsung. Muhammad 

Abduh, sebagai tokoh reformis, mengkritik dualisme pendidikan Islam di Mesir dan mendorong integrasi ilmu 

agama dan ilmu modern. Keduanya berpendapat bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan mentransfer 

pengetahuan, tetapi juga membentuk akhlak mulia dan kemampuan berpikir kritis. Persamaan pemikiran mereka 

terletak pada pentingnya peran akal dan perlunya reformasi pendidikan, sedangkan perbedaannya terdapat pada 

pendekatan mereka—Ibnu Khaldun lebih bersifat teoritis, sementara Muhammad Abduh aktif dalam implementasi 

reformasi di Al-Azhar. Relevansi pemikiran mereka terhadap pendidikan Islam di Indonesia tercermin dalam 

integrasi ilmu agama dan umum, pembelajaran berbasis pengalaman, dan pengembangan akal kritis. Artikel ini 

memberikan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana gagasan mereka dapat dijadikan landasan dalam 

membangun sistem pendidikan Islam yang holistik dan adaptif terhadap tantangan zaman.  

 

Kata kunci: Pendidikan Islam, Ibnu Khaldun, Muhammad Abduh, Reformasi Pendidikan, Integrasi Ilmu.   

 

Abstract  
This article discusses the educational thoughts of two prominent figures in Islamic education, Ibn Khaldun and 

Muhammad Abduh, and the relevance of their ideas to the modern education system, particularly in Indonesia. Ibn 

Khaldun categorized knowledge into two main types—naqliyah knowledge (derived from revelation) and aqliyah 

knowledge (based on reason)—and emphasized gradual learning methods, dialogue, and experiential learning. 

Muhammad Abduh, as a reformist figure, criticized the dualism of Islamic education in Egypt and advocated for 

the integration of religious and modern sciences.Both scholars believed that education is not only aimed at 

transferring knowledge but also at shaping moral character and developing critical thinking skills. Their shared 

perspective lies in the importance of reason and the necessity of educational reform, while their difference is 

reflected in their approach—Ibn Khaldun was more theoretical, whereas Muhammad Abduh was actively involved 

in implementing educational reforms at Al-Azhar. The relevance of their thoughts to Islamic education in Indonesia 

is reflected in the integration of religious and general sciences, experience-based learning, and the cultivation of 

critical thinking. This article provides a comprehensive understanding of how their ideas can serve as a foundation 

for building an Islamic education system that is holistic and adaptable to contemporary challenges.  

 

Keywords: Islamic Education, Ibn Khaldun, Muhammad Abduh, Educational Reform, Integration of Knowledge. 

 

 

 

PENDAHULUAN  

 

Pendidikan memiliki peran penting dalam Islam sebagaimana diisyaratkan dalam wahyu 

pertama yang diterima Nabi Muhammad di Gua Hira. Wahyu tersebut tidak memerintahkan untuk 

beribadah, melainkan mengandung perintah untuk membaca (QS Al-'Alaq: 1-5), menegaskan 

bahwa pendidikan merupakan elemen utama dalam kehidupan. Bagi umat Islam, pendidikan tidak 

hanya bertujuan meningkatkan kemampuan intelektual, tetapi juga menanamkan nilai-nilai Islam 

agar terbentuk pribadi yang taat pada ajaran agama.  

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi
mailto:emailpenulispertama@gmail.com
mailto:emailpenuliskedua@mail.com
mailto:idrisharun@uin-suska.ac.id


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

331 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

Pendidikan Islam sendiri merupakan bimbingan jasmani dan rohani berdasarkan hukum 

Islam untuk membentuk kepribadian muslim yang berlandaskan nilai-nilai keislaman. Saat ini, 

tantangan dalam pendidikan Islam mencakup tiga hal utama: pertama, jenis pendidikan yang 

diterapkan seiring perubahan kebijakan pendidikan dan politik; kedua, menjaga identitas lembaga 

pendidikan Islam; dan ketiga, memperkuat serta mengelola kelembagaan pendidikan Islam secara 

berkelanjutan. 

Oleh karena itu, Pendidikan Islam memiliki sejarah panjang yang dipengaruhi oleh berbagai 

pemikir besar yang memberikan kontribusi signifikan terhadap perkembangan konsep dan praktik 

pendidikan. Di antara tokoh-tokoh yang memiliki pemikiran mendalam tentang pendidikan Islam 

adalah Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh. Keduanya hidup dalam konteks sosial, politik, dan 

budaya yang berbeda, namun memiliki kesamaan dalam memberikan perhatian pada pentingnya 

pendidikan sebagai upaya membentuk individu yang berakhlak dan berpengetahuan.  

Ibnu Khaldun (1332-1406 M) dikenal sebagai seorang sejarawan, sosiolog, dan filosof 

muslim yang memiliki pandangan mendalam mengenai proses pendidikan dan pembentukan 

peradaban. Dalam karyanya yang monumental, Muqaddimah, Ibnu Khaldun menguraikan konsep 

pendidikan yang menekankan pada metode pembelajaran secara bertahap, pentingnya pengalaman 

empiris, serta hubungan erat antara pendidikan dan kemajuan sosial. Menurutnya, pendidikan 

tidak hanya bertujuan mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter dan moral 

peserta didik.  Sehingga pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun tetap relevan hingga saat ini karena 

didasarkan pada realitas sosial dan perkembangan budaya. Ia memandang pendidikan sebagai 

proses berkelanjutan (long life education) yang tidak terbatas oleh usia, tempat, atau waktu. 

Menurutnya, manusia secara alami akan terus berpikir, berkreasi, dan beraktivitas untuk mencapai 

tujuan hidup di dunia dan akhirat melalui berbagai metode pembelajaran.  

Ibnu Khaldun juga menyadari bahwa pemikirannya bersifat dinamis dan dapat berubah 

seiring perkembangan masyarakat. Fleksibilitas ini menjadikan gagasannya tetap menginspirasi 

dunia pendidikan modern. Pandangannya menekankan bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan 

meningkatkan kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk karakter dan moral. Oleh karena itu, 

memahami pemikirannya menjadi penting bagi para pendidik dan siapa pun yang terlibat dalam 

dunia pendidikan.  

Sehingga pemikiran pendidikan pragmatis Ibnu Khaldun yang berfokus pada politik dan 

ekonomi. Akan menekankan bahwa pendidikan tidak hanya mencakup pengetahuan kognitif dan 

afektif, tetapi juga keterampilan yang relevan dengan kebutuhan praktis. Pandangan ini 

dipengaruhi oleh latar belakangnya sebagai sosiolog dan pengamat sosial. Dalam menghadapi 

kompleksitas pendidikan Islam di tengah kemajuan global, pemikiran Ibnu Khaldun dengan 

pendekatan sosiologi dan filsafat pendidikan progresif menjadi relevan. Pendekatan sosiologi 

menekankan pentingnya memahami kearifan lokal, nilai agama, dan akhlak, sementara filsafat 

pendidikan progresif menitikberatkan pada daya saing, kreativitas, dan sikap dinamis.  

Meski gerakan Islamisasi ilmu pengetahuan oleh tokoh seperti Ahmad Khan, Muhammad 

Abduh, Naquib al-Attas, dan Al-Faruqi berupaya mengatasi dikotomi pendidikan, tantangan 

globalisasi dan pengaruh budaya Barat masih menjadi kendala. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu 

Khaldun yang bersifat dinamis dan sosial menawarkan solusi untuk menyeimbangkan kebutuhan 

dunia modern tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. 

Sementara itu, Muhammad Abduh (1849-1905 M) ialah seorang reformis Islam yang 

memusatkan perhatian pada pembaruan sistem pendidikan di dunia Muslim. Ia menekankan 

pentingnya rasionalitas, pemikiran kritis, dan adaptasi terhadap perkembangan zaman dalam 

sistem pendidikan Islam. Melalui pemikirannya, Muhammad Abduh berusaha membebaskan 

pendidikan Islam dari kungkungan tradisionalisme yang kaku dan mendorong pembaruan yang 

sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern. Baginya, pendidikan harus mampu membentuk 

manusia yang religius sekaligus berwawasan luas dalam ilmu pengetahuan umum.  

Muhammad Abduh juga merupakan tokoh pembaharu Islam di Mesir pada abad ke-19 yang 

memiliki pengaruh besar, terutama di bidang pendidikan. Banyak negarawan, pendidik, dan 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

332 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

seniman terinspirasi oleh pemikirannya, baik secara langsung maupun tidak langsung. Pemikiran 

Abduh banyak dipengaruhi oleh ilmuwan Barat, terutama keyakinannya bahwa pendidikan dan 

sains modern merupakan kunci kemajuan. Ia mendorong modernisasi sistem pendidikan di Mesir 

dan negara-negara Islam lainnya agar menjadi bangsa yang kuat. Abduh juga berupaya 

mereformasi al-Azhar sebagai pusat pemikiran Islam, meyakini bahwa modernisasi lembaga ini 

akan menjadikan Islam lebih dinamis dan relevan dengan perkembangan zaman. Ia mengkritik 

sistem pengajaran tradisional yang dianggap tidak sesuai dengan kebutuhan kehidupan modern 

dan menentang sikap apriori para ulama terhadap masalah-masalah kontemporer. 

 Dimana kondisi ini mendorong Muhammad Abduh melakukan reformasi di berbagai 

bidang, terutama di Al-Azhar, lembaga pendidikan yang menjadi kebanggaan umat Islam dunia. 

Gagasan pembaruannya meliputi penolakan terhadap taqlid dan kemazhaban, peninjauan ulang 

buku-buku yang bersifat tendensius agar sesuai dengan pemikiran rasional dan historis, reformasi 

Al-Azhar sebagai pusat keilmuan Islam, pelestarian karya klasik untuk menghidupkan kembali 

intelektualisme Islam, serta mendorong penerapan pendapat yang relevan dengan permasalahan 

zaman. 

Pemikiran Muhammad Abduh tetap relevan di era modern sebagai panduan dalam 

merumuskan arah pendidikan Islam. Baginya, modernisasi adalah proses mengganti pola pikir dan 

tata kerja yang irasional dengan yang rasional. Sementara modernitas dipandang sebagai 

pendekatan menuju kebenaran mutlak Allah Swt., yang mendorong sikap takwa. Gagasan Abduh 

tentang reinterpretasi ajaran Islam, penghargaan terhadap akal dan ilmu pengetahuan modern, 

serta penolakan terhadap taklid terus memengaruhi pendidikan Islam hingga saat ini. 

Kajian tentang pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh menjadi relevan 

untuk memahami bagaimana warisan intelektual mereka memengaruhi paradigma pendidikan 

Islam hingga masa kini. Dimana keduanya menekankan pentingnya akal dan rasionalitas dalam 

proses pendidikan. Ibnu Khaldun menyoroti pentingnya pengalaman empiris dan interaksi sosial 

dalam pembelajaran, sementara Abduh berfokus pada perlunya pembaruan sistem pendidikan agar 

sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Meski hidup di zaman dan lingkungan 

sosial yang berbeda, keduanya memiliki tujuan yang sama, yaitu menciptakan sistem pendidikan 

Islam yang tidak hanya menekankan aspek spiritual, tetapi juga mampu membekali umat dengan 

ilmu pengetahuan yang bermanfaat bagi kehidupan dunia dan akhirat.  

Mengkaji pemikiran pendidikan Islam Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh menjadi 

penting dalam memahami bagaimana pendidikan Islam dapat berkembang secara dinamis di 

tengah perubahan sosial dan tantangan global. Relevansi pemikiran mereka di era modern terlihat 

dari upaya membangun pendidikan Islam yang berorientasi pada kemajuan ilmu pengetahuan 

tanpa meninggalkan nilai-nilai spiritual. Dengan memahami pemikiran kedua tokoh ini, kita dapat 

merumuskan konsep pendidikan Islam yang mampu menjawab kebutuhan masyarakat 

kontemporer dan berkontribusi dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan bermartabat.  

Artikel mengenai pemikiran pendidikan Islam Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh ini 

diharapkan dapat memberikan wawasan yang komprehensif tentang bagaimana konsep 

pendidikan Islam berkembang dari masa ke masa. Selain itu, kajian ini juga bertujuan untuk 

menggali relevansi gagasan kedua tokoh dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam di era 

modern serta memberikan kontribusi nyata bagi para pendidik, pemangku kebijakan, dan 

masyarakat dalam mengembangkan sistem pendidikan yang sesuai dengan tuntutan zaman. Serta 

dengan memahami pemikiran mereka, diharapkan pembaca dapat memperoleh perspektif yang 

lebih luas mengenai konsep pendidikan Islam yang holistik dan dinamis.  

 

METODE PENELITIAN  

 

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif dengan pendekatan library research 

(penelitian kepustakaan). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali, 

mengkaji, dan menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan guna memahami fenomena 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

333 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

atau permasalahan yang diteliti secara mendalam. Fokus utama dari penelitian ini adalah pada 

pemaparan dan penjabaran informasi berdasarkan data yang diperoleh dari berbagai bahan pustaka 

tanpa melibatkan proses pengumpulan data di lapangan. 

Dalam pelaksanaannya, penelitian kepustakaan ini mengandalkan sumber-sumber tertulis 

seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, laporan hasil penelitian, serta dokumen-dokumen resmi lainnya 

yang memiliki keterkaitan langsung dengan topik kajian. Seluruh data yang diperoleh dianalisis 

secara kualitatif untuk menghasilkan gambaran yang utuh, sistematis, dan objektif sesuai dengan 

tujuan penelitian.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

 

Karya-Karya Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun merupakan ilmuwan besar yang dikenal luas berkat karya monumentalnya, 

"Muqaddimah". Karya ini tidak hanya mendapat apresiasi dari para sarjana di dunia Islam, tetapi 

juga dikagumi oleh ilmuwan Barat. Sejak masa mudanya, Ibnu Khaldun telah aktif dalam dunia 

tulis-menulis, terutama saat menuntut ilmu dan melanjutkannya ketika terlibat dalam dunia politik 

dan pemerintahan. Karya-karyanya yang terkenal meliputi:  

1. Kitab Muqaddimah – Karya ini merupakan bagian pengantar dari Kitab Al-Ibar dan 

menjadi karya paling terkenal dari Ibnu Khaldun. Muqaddimah membahas secara 

mendalam berbagai aspek kehidupan sosial, sejarah, dan analisis mengenai perkembangan 

peradaban manusia. Buku ini menjadi landasan utama dalam ilmu sosiologi dan 

historiografi, serta mengangkat nama Ibnu Khaldun sebagai pemikir besar di dunia Islam 

dan dunia Barat.  

2. Kitab Al-Ibar – Berjudul lengkap Al-Ibar wa Diwan al-Mubtada' wa al-Khabar fi Ayyam 

al-'Arab wa al-'Ajam wa al-Barbar wa Man 'Asharahum min Dawi as-Sulthan alAkbar, 

karya ini memuat catatan sejarah yang komprehensif. Isinya mencakup sejarah bangsa 

Arab, non-Arab (terutama Persia), Berber, dan berbagai dinasti besar pada masanya. Kitab 

ini terdiri dari tujuh jilid, dengan Muqaddimah sebagai bagian pengantarnya yang paling 

penting dan berpengaruh.  

3. Kitab At-Ta'rif bi Ibni Khaldun wa Rihlatuhu Syarqan wa Gharban – Dikenal sebagai At-

Ta'rif, karya ini merupakan otobiografi Ibnu Khaldun yang menjadi bagian penutup dari 

Kitab Al-Ibar. Dalam buku ini, ia menceritakan perjalanan hidupnya secara sistematis 

menggunakan metode ilmiah, membaginya ke dalam beberapa bab yang saling berkaitan. 

Karya ini memberikan wawasan mendalam tentang pengalaman pribadi dan pandangan 

Ibnu Khaldun terhadap politik, pendidikan, dan kehidupan sosial pada zamannya. 

 Melalui karya-karyanya, Ibnu Khaldun tidak hanya memberikan kontribusi besar dalam bidang 

sejarah, tetapi juga merintis disiplin ilmu sosiologi dan metode ilmiah dalam kajian sejarah dan 

sosial. Pemikirannya tetap relevan hingga kini, terutama dalam memahami dinamika sosial dan 

perkembangan peradaban manusia. 

 

Pokok-pokok Pikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun membagi ilmu pengetahuan menjadi tiga kategori utama:  

1. Al-Ulum al-Naqliyyah (Ilmu Pengetahuan yang Bersumber dari Wahyu) Ilmu ini 

bersumber dari otoritas syariah, seperti tafsir Al-Qur'an, hadis, fiqh, ushul fiqh, ilmu kalam, 

tasawuf, dan ilmu faraidh.  

2. Al-Ulum al-Aqliyah (Ilmu Pengetahuan Rasional) Ilmu ini diperoleh melalui akal pikiran 

dan meliputi empat bidang utama: logika, ilmu alam (fisika), metafisika, dan matematika 

(termasuk geometri, aritmetika, musik, dan astronomi).   

3. Ilmu Bahasa Arab (Ilmu Alat) Ilmu ini mencakup aspek kebahasaan seperti nahwu (tata 

bahasa), leksikografi (kosa kata), ilmu bayan (retorika), dan sastra (adab). 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

334 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

Selain klasifikasi berdasarkan jenisnya, Ibnu Khaldun juga membagi ilmu menurut 

kepentingannya:  

1. Ilmu Pokok (Esensial): Ilmu yang dipelajari karena manfaat langsungnya, seperti ilmu 

syar’iyyah (agama) dan ilmu alam.  

2. Ilmu Alat (Instrumen): Ilmu yang membantu memahami ilmu pokok, seperti ilmu bahasa, 

matematika, dan logika.  

 

Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan 

         Menurut aliran pragmatis-instrumental, keunggulan manusia dibandingkan makhluk lain, 

termasuk hewan, terletak pada kemampuan berpikir selain kemampuan mengindera (idrak). 

Dengan akal pikirannya, manusia dapat melakukan apersepsi, abstraksi, dan imajinasi, sehingga 

layak menjadi khalifah fil ard (pemimpin di bumi) yang bertugas mengelola dan memeliharanya, 

sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Baqarah ayat 30. 

 
Artinya : Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku hendak 

menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak 

menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan 

menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan 

Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui". 

 

Ibnu Khaldun membagi kemampuan berpikir manusia menjadi tiga tingkatan:  

1. Al-‘Aql al-Tamyiz (Akal Pemisah): Tingkat akal paling dasar yang memahami hal-hal 

empiris Dan bertujuan menghasilkan manfaat serta menghindari bahaya. 

2. Al-‘Aql al-Tarbiyyi (Akal Eksperimental): Kemampuan berpikir yang menghasilkan 

gagasan, pemikiran, dan etika dalam kehidupan sosial.  

3. Kemampuan berpikir ini berkembang setelah manusia mencapai kesempurnaan dalam sifat 

kebinatangannya, dimulai dari kemampuan membedakan (tamyiz) antara yang bermanfaat 

dan yang merugikan.  

Dalam pandangan Ibnu Khaldun, pendidikan berperan penting karena manusia berbeda dari hewan 

melalui kapasitas berpikirnya. Akal memandu manusia untuk menciptakan kehidupan, bekerja 

sama dalam masyarakat, dan menerima wahyu Tuhan demi kesejahteraan dunia dan akhirat. 

Pendekatan pendidikan Ibnu Khaldun bersifat pragmatis dan aplikatif. Ia mengklasifikasikan ilmu 

berdasarkan fungsi dan manfaatnya bagi kehidupan, bukan hanya dari nilai substansial atau 

urutannya. 

 

Metode Pendidikan Islam menurut ibnu khaldun 

Dalam Muqaddimah, Ibn Khaldun mengemukakan berbagai metode  pendidikan yang 

dikelompokkan berdasarkan pendekatan mengajar dan prinsip pembelajaran. Ia membahas enam 

metode utama:  

a. Metode Hafalan. Metode ini digunakan dalam bidang tertentu, khususnya pembelajaran bahasa 

Arab klasik. Ibn Khaldun menekankan pentingnya menghafal teks-teks otentik seperti Al-Qur'an, 

hadis, dan karya sastra Arab untuk meningkatkan keterampilan berbahasa. Namun, ia mengkritik 

penerapan metode ini di semua disiplin ilmu karena dapat membatasi pemahaman mendalam.  

b. Metode Dialog. Ibn Khaldun menilai metode dialog lebih efektif dibandingkan hafalan dalam 

membentuk kemampuan berpikir kritis (malakah). Ia mencontohkan sistem pendidikan di 

Maghribi yang menekankan hafalan membutuhkan waktu lebih lama dibandingkan di Tunisia yang 

menggunakan metode diskusi.  

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

335 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

c. Metode Widya Wisata. Ia menganjurkan menuntut ilmu secara langsung dari ulama melalui 

perjalanan (rihlah) karena pengalaman langsung dari sumbernya memperdalam pemahaman dan 

membentuk karakter siswa.  

d. Metode Keteladanan. Ibn Khaldun menegaskan pentingnya peran guru sebagai teladan. Kontak 

langsung dengan guru tidak hanya bertujuan menguasai ilmu, tetapi juga meniru akhlak, sikap, dan 

kepribadian mereka.  

e. Metode Pengulangan dan Bertahap. Ia menyarankan pengajaran dilakukan secara bertahap (al-

tadrij) dari konsep umum ke rinci, dan diulang minimal tiga kali agar pemahaman siswa semakin 

kuat. Metode ini sejalan dengan prinsip pendidikan modern yang memperhatikan aspek  psikologis 

siswa.  

f.  Metode Belajar Al-Qur'an.   Ibn Khaldun mengkritik pendekatan hafalan tanpa pemahaman 

dalam pengajaran Al-Qur'an. Ia menganjurkan pengajaran bahasa Arab sebelum mempelajari Al-

Qur'an agar siswa dapat memahami isi kandungan, bukan sekadar membaca teks.  

oleh karena itu, Ibnu Khaldun menawarkan metode pendidikan yang mengintegrasikan hafalan, 

dialog, pengalaman langsung, keteladanan, pengulangan bertahap, dan pemahaman Al-Qur'an 

secara mendalam. Ia menekankan pentingnya menyesuaikan metode dengan materi yang diajarkan 

dan memperhatikan kesiapan psikologis siswa untuk mencapai pemahaman yang komprehensif.  

 

Tujuan Pendidikan Islam menurut ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun memandang bahwa tujuan utama pendidikan adalah  mendorong pikiran manusia 

untuk aktif dan berkembang. Aktivitas berpikir yang matang tidak hanya bermanfaat bagi individu 

tetapi juga berkontribusi pada kemajuan ilmu pengetahuan, industri, dan sistem sosial dalam 

masyarakat. Ia menekankan pentingnya keseimbangan antara teori dan praktik, karena 

keterampilan dan pengetahuan akan melekat kuat jika dipadukan dalam proses pembelajaran. 

Pendidikan, menurut Ibnu Khaldun, harus mencakup tujuan duniawi dan ukhrawi, serta 

disesuaikan dengan kemampuan dan kebutuhan peserta didik. Dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun 

membagi tujuan pendidikan menjadi dua aspek utama:  

1. Tujuan Akhirat: Pendidikan bertujuan memperkuat iman melalui pemahaman dan 

pengamalan Al-Qur’an dan Hadis. Pendidikan agama menjadi fondasi utama untuk 

membentuk karakter individu yang berakhlak mulia dan memiliki keimanan yang kokoh.  

2. Tujuan Duniawi: Pendidikan berfungsi sebagai sarana membentuk individu yang memiliki 

keterampilan praktis di berbagai bidang, seperti pertanian, pertukangan, hingga profesi 

kompleks seperti kedokteran dan administrasi.  

        Ibnu Khaldun menginginkan pendidikan yang menghasilkan manusia berakhlak baik dan 

bertakwa, bukan hanya memahami agama secara teoritis, tetapi juga mampu mengaplikasikan 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pandangan ini menunjukkan bahwa pendidikan 

menurutnya bersifat pragmatis, aplikatif, dan berorientasi pada kemaslahatan dunia dan akhirat. 

 

Relevansi Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun dengan Pendidikan Indonesia Sistem 

Pendidikan di Indonesia  

      Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan memiliki beberapa keterkaitan dengan sistem 

pendidikan di Indonesia, yang dapat dilihat dari tiga aspek utama: wawasan tentang manusia, ilmu, 

dan didaktik-metodologik.  

1. Wawasan tentang Manusia di Indonesia. Ibnu Khaldun memandang bahwa pendidikan 

harus membentuk manusia seutuhnya, yang mencakup keseimbangan antara jasmani, 

intelektual, dan spiritual. Prinsip ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional 

sebagaimana tercantum dalam UUSPN Pasal 3, yang menitikberatkan pada pembentukan 

individu beriman, bertakwa, berilmu, dan berakhlak mulia. Pendidikan di Indonesia 

idealnya bersifat teistik, mengintegrasikan aspek intelektual, moral, dan religius. Fuad 

Hasan juga menegaskan bahwa pendidikan tidak hanya membekali ilmu (having), tetapi 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

336 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

juga membentuk kepribadian (being), dengan penekanan lebih pada pembentukan karakter 

yang utuh.  

2. Wawasan Ilmu. Pendidikan di Indonesia masih menunjukkan adanya dikotomi ilmu, 

terlihat dari tiga jenis lembaga pendidikan:  

a. Sekolah umum: Fokus pada ilmu aqliyah (rasional) dan keterampilan. 

b. Pesantren: Menitikberatkan ilmu naqliyah (agama), seringkali  mengabaikan 

keterampilan duniawi. 

c. Madrasah: Berusaha menyeimbangkan ilmu aqliyah dan naqliyah, tetapi  cenderung 

menyerupai sekolah umum. 

Ibnu Khaldun menawarkan pendekatan integrasi ilmu, di mana ilmu naqliyah menjadi dasar 

bagi ilmu aqliyah. Pendekatan ini mendorong kesatuan antara ilmu agama dan ilmu umum untuk 

membentuk pandangan holistik dalam pendidikan. Pemikiran Ibnu Khaldun relevan dengan 

pendidikan di Indonesia karena menekankan pembentukan manusia seutuhnya, integrasi ilmu 

agama dan umum, serta metode pembelajaran yang mendorong pemahaman mendalam dan 

keterampilan nyata. 

 

Pemikiran muhammad abduh Tentang Pendidikan 

Muhammad Abduh dikenal sebagai tokoh pembaru (modernis) dalam dunia Islam yang 

memiliki gagasan di berbagai bidang, terutama dalam pendidikan. Pemikirannya bertujuan untuk 

mengatasi kemunduran umat Islam dengan memadukan ilmu agama dan ilmu modern. Menurut 

Djarnawy, pemikiran Abduh mencakup bidang politik, sosial kemasyarakatan, pendidikan, teologi, 

dan hukum Islam. Namun, di antara berbagai gagasannya, Abduh lebih memfokuskan perhatian 

pada pembaruan di bidang pendidikan. Ia melihat bahwa kemunduran umat Islam disebabkan oleh 

sistem pendidikan yang tidak seimbang antara ilmu agama dan ilmu modern. Berikut adalah 

beberapa gagasan utama Abduh dalam reformasi pendidikan: 

Muhammad Abduh mengkritik sistem pendidikan Islam yang terpecah menjadi dua arus 

utama: madrasah klasik yang hanya mengajarkan ilmu agama secara tradisional, dan sekolah 

pemerintah yang fokus pada ilmu-ilmu duniawi tanpa pemahaman keagamaan. Dualisme ini, 

menurut Abduh, menciptakan jurang antara ulama dan ilmuwan, menyebabkan stagnasi intelektual 

umat Islam. Sebagai solusi, Abduh mengusulkan sistem pendidikan integratif yang 

menggabungkan ilmu agama dan ilmu modern dalam satu kurikulum. Ia memulai reformasi ini di 

Universitas al-Azhar dengan memasukkan ilmu-ilmu modern seperti filsafat, logika, dan sains, 

serta mengubah metode pengajaran dari hafalan menjadi pemahaman dan diskusi.  

Pada tingkat sekolah dasar, Abduh menekankan pentingnya pendidikan agama sejak dini 

sebagai fondasi pembentukan karakter dan kepribadian muslim. Ia mendorong agar pelajaran 

agama menjadi inti kurikulum, dengan tujuan mendidik akal untuk berpikir kritis dan jiwa untuk 

menanamkan nilai-nilai spiritual. Konsep "Integrasi Ilmu Pengetahuan" yang diperkenalkannya 

menggabungkan nilai-nilai agama ke dalam semua mata pelajaran, baik sains maupun sosial, untuk 

membentuk akhlak mulia.  

Di tingkat menengah dan kejuruan, Abduh mendirikan sekolah-sekolah pemerintah yang 

bertujuan melatih tenaga ahli di bidang administrasi, militer, kesehatan, dan perindustrian. Ia juga 

memasukkan pelajaran seperti logika, filsafat, dan tauhid di madrasah-madrasah al-Azhar, yang 

sebelumnya dianggap kontroversial. Abduh percaya bahwa pendidikan di tingkat ini harus 

menciptakan mujtahid, individu yang mampu berijtihad atau memberikan pandangan keagamaan 

secara mandiri tanpa taklid.  

Untuk perguruan tinggi, Abduh merancang kurikulum al-Azhar yang disesuaikan dengan 

kebutuhan masyarakat modern. Ia memasukkan mata pelajaran baru seperti ilmu filsafat, logika, 

dan ilmu pengetahuan modern seperti aljabar, ilmu ukur, dan geografi. Langkah ini bertujuan 

menghasilkan ulama yang tidak hanya menguasai ilmu agama tetapi juga memiliki pemahaman 

luas tentang ilmu pengetahuan modern, sehingga mampu menjawab tantangan zaman. 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

337 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

Upaya ini bertujuan untuk melahirkan ulama modern yang tidak hanya menguasai ilmu 

agama, tetapi juga memiliki pemahaman terhadap ilmu-ilmu duniawi. Dengan kurikulum ini, 

Abduh berharap umat Islam mampu bersaing dengan peradaban Barat dalam bidang ilmu 

pengetahuan dan teknologi.  

Namun, upaya pembaruannya di al-Azhar mendapat perlawanan dari kalangan ulama 

konservatif. Banyak dari gagasannya, termasuk pengajaran ilmu modern, dibatalkan oleh Salim al-

Basyairi, rektor al-Azhar ke-25. Hanya setelah masa pemerintahan Gamal Abdul Nasser pada 

tahun 1961, pembaruan besar-besaran di al-Azhar dapat dilakukan. Pada masa ini, beberapa 

fakultas umum seperti kedokteran, teknik, pertanian, dan ekonomi mulai dibuka di al-Azhar. 

 

Pengaruh Politik terhadap Pembaruan Pendidikan  

Muhammad Abduh menyadari bahwa keberhasilan reformasi pendidikan sangat bergantung 

pada dukungan politik. Upayanya di al-Azhar mengalami banyak hambatan karena dominasi ulama 

konservatif yang memiliki otoritas besar. Barulah setelah Gamal Abdul Nasser menghapuskan 

otonomi al-Azhar dan menempatkannya di bawah kendali pemerintah, pembaruan pendidikan 

secara menyeluruh dapat dilakukan. Dengan kata lain, pembaruan pendidikan Islam memerlukan 

sinergi antara gagasan intelektual dan kebijakan politik. Meskipun banyak pembaruannya bersifat 

parsial di masanya, pemikiran Abduh menjadi landasan penting bagi reformasi pendidikan Islam 

di masa depan. 

 

Tujuan Pendidikan Islam menurut muhammad abduh  

Muhammad Abduh memandang bahwa kemunduran pendidikan umat Islam disebabkan oleh 

ketidakseimbangan tujuan pendidikan. Lembaga pendidikan berbasis Barat cenderung 

menekankan aspek kognitif dan duniawi, sementara sekolah agama lebih fokus pada aspek spiritual 

dan akhirat. Abduh berusaha mereformasi kedua pendekatan ini menuju tujuan yang lebih dinamis 

dan seimbang. 

Menurut Abduh, tujuan pendidikan Islam adalah mendidik akal dan jiwa agar manusia dapat 

meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat. Ia menekankan pentingnya keseimbangan antara 

pemikiran rasional (kognitif) dan pengembangan spiritual (afektif) untuk membentuk pribadi yang 

memiliki akhlak mulia dan pikiran kritis. Pendidikan akal bertujuan membiasakan umat berpikir 

secara mandiri dan tidak sekadar mengikuti tradisi (taklid). Dengan cara ini, Abduh berharap dapat 

mengatasi kebekuan intelektual di kalangan umat Islam dan melahirkan generasi baru yang 

berpikiran kritis dan berakhlak luhur.  

Dalam karyanya Risalah at-Tauhid, Abduh menegaskan bahwa akal dan agama saling 

mendukung. Ia berpendapat bahwa Al-Qur'an mendorong manusia untuk menggunakan akal dalam 

memahami ciptaan Allah, karena pemikiran yang benar akan memperkuat iman. Menurutnya, jika 

akal dicerdaskan dan jiwa dibina dengan nilai agama, umat Islam dapat mengejar ketertinggalan 

dan bersaing dengan bangsa-bangsa maju.  

Abduh juga mengkritik metode pengajaran tradisional yang terlalu menekankan hafalan 

tanpa pemahaman. Ia mendorong penggunaan metode pengajaran yang variatif dan interaktif untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan analitis siswa. Dengan demikian, pendidikan 

tidak hanya menjadi sarana transfer ilmu, tetapi juga alat untuk membentuk individu yang mampu 

menghadapi tantangan zaman. 

 

 Pengaruh Pembaharuan Pendidikan Muhammad Abduh di Indonesia 

Pembaharuan pendidikan yang digagas Muhammad Abduh berpengaruh besar terhadap 

organisasi Muhammadiyah di Indonesia. K.H. Ahmad Dahlan terdorong mendirikan 

Muhammadiyah karena dua faktor utama: situasi politik Belanda dan kondisi umat Islam di 

kampung halamannya yang telah menyimpang dari ajaran Islam yang murni. Saat menunaikan 

ibadah haji pada tahun 1890, Ahmad Dahlan berguru kepada Syeikh Ahmad Khatib di Makkah. 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

338 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

Melalui gurunya, ia mulai mengenal pemikiran Muhammad Abduh, terutama melalui tafsir al-

Manar, yang sangat menarik perhatiannya.  

Majalah al-Manar memiliki pengaruh besar dalam membentuk semangat perjuangan Ahmad 

Dahlan, meskipun penyebarannya di Indonesia terbatas. Selain itu, pertemuannya dengan Rasyid 

Ridha—murid Muhammad Abduh—di Tanah Suci melalui perantara K.H. Bakir semakin 

memperkuat cita-cita pembaruannya di bidang pendidikan dan keagamaan. 

 

Metode Pengajaran Menurut Muhammad Abduh 

Salah satu aspek utama pembaruan pendidikan yang diusung oleh Muhammad Abduh adalah 

perbaikan metode pengajaran. Ia mengkritik tajam penggunaan metode hafalan tanpa pemahaman 

yang banyak diterapkan di berbagai lembaga pendidikan saat itu, termasuk di Thanta, al-Azhar, 

dan sekolah-sekolah agama. Menurut Abduh, metode hafalan semata dapat merusak daya nalar 

siswa dan menghambat perkembangan intelektual mereka. Ia berpendapat bahwa metode 

pengajaran yang hanya mengandalkan hafalan perlu dilengkapi dengan pendekatan yang rasional 

dan pemahaman mendalam terhadap materi . 

Meskipun Abduh tidak secara eksplisit merinci metode pengajaran yang ideal dalam tulisan-

tulisannya, praktik mengajarnya di al-Azhar menunjukkan bahwa ia menggunakan metode diskusi 

atau munāẓarah. Melalui metode ini, ia berusaha mendorong pemahaman yang mendalam dan 

pemikiran kritis di kalangan siswa. Metode diskusi ini memberikan peluang kepada pelajar untuk 

bertanya mengenai pelajaran-pelajaran yang sulit dipahami serta menumbuhkan sikap ilmiah dan 

kritis. 

Secara keseluruhan, gagasan Muhammad Abduh di bidang pendidikan mencakup berbagai 

aspek penting, seperti tujuan pendidikan, pengembangan kurikulum dan materi pelajaran, serta 

perbaikan metode pengajaran. Ia menekankan bahwa pendidikan harus mendidik akal dan jiwa 

agar manusia dapat meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat. Dengan demikian, pendidikan tidak 

hanya menjadi sarana transfer ilmu, tetapi juga alat untuk membentuk individu yang mampu 

menghadapi tantangan zaman dengan akhlak mulia dan pemikiran kritis. 

  

Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh 

Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh adalah dua pemikir besar dalam sejarah Islam yang 

memberikan kontribusi signifikan terhadap pemikiran pendidikan Islam. Meskipun keduanya 

hidup dalam konteks dan zaman yang berbeda, analisis terhadap persamaan dan perbedaan 

pemikiran mereka dalam bidang pendidikan Islam dapat memberikan wawasan berharga bagi 

pengembangan sistem pendidikan Islam kontemporer. 

Persamaan Pemikiran: 

1. Integrasi Ilmu Agama dan Umum: Kedua tokoh menekankan pentingnya menggabungkan ilmu 

agama (naqliyah) dan ilmu rasional (aqliyah) dalam pendidikan. Ibnu Khaldun dalam 

Muqaddimah menyatakan bahwa ilmu pengetahuan, baik yang bersumber dari wahyu maupun 

hasil akal manusia, merupakan anugerah dari Allah dan harus diajarkan secara seimbang . 

Muhammad Abduh juga mendorong integrasi ini untuk mengatasi dualisme pendidikan antara 

madrasah tradisional dan sekolah modern. 

2. Pendidikan sebagai Sarana Pembentukan Karakter: Keduanya melihat pendidikan tidak hanya 

sebagai transfer ilmu, tetapi juga sebagai proses pembentukan karakter dan moral. Ibnu Khaldun 

menekankan bahwa pendidikan harus membentuk individu yang berakhlak mulia dan 

berbudaya . Abduh berpendapat bahwa pendidikan harus mendidik akal dan jiwa untuk 

mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat. 

Perbedaan Pemikiran 

1. Konteks Sosial dan Sejarah: Ibnu Khaldun hidup pada abad ke-14 di wilayah Maghrib dan 

Andalusia, sedangkan Muhammad Abduh hidup pada abad ke-19 di Mesir. Konteks ini 

mempengaruhi fokus pemikiran mereka; Ibnu Khaldun lebih menekankan pada analisis 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

339 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

sosiologis dan historis pendidikan, sementara Abduh fokus pada reformasi pendidikan 

dalam menghadapi kolonialisme dan modernisasi . 

2. Metode Pengajaran: Ibnu Khaldun mengkritik metode pengajaran yang terlalu menekankan 

hafalan dan menganjurkan pendekatan yang lebih adaptif dan holistik, termasuk 

penggunaan diskusi dan dialog . Abduh juga menolak metode hafalan tanpa pemahaman 

dan mendorong penggunaan metode diskusi untuk mendorong pemikiran kritis di kalangan 

siswa. 

 

Relevansi dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

Pemikiran Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh tetap relevan dalam konteks pendidikan 

Islam saat ini. Keduanya menekankan pentingnya integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum 

sebagai solusi untuk mengatasi dikotomi dalam sistem pendidikan. Ibnu Khaldun, dalam karyanya 

Muqaddimah, menyoroti perlunya penggabungan ilmu naqliyah (agama) dan 'aqliyah (rasional) 

untuk membentuk individu yang berpengetahuan luas dan bermoral. Muhammad Abduh juga 

mengusulkan reformasi pendidikan yang mengintegrasikan ilmu agama dan umum guna 

menciptakan sistem pendidikan yang lebih maju, modern, dan seimbang.  

Selain itu, kedua tokoh ini menekankan pentingnya pembentukan karakter dan moral dalam 

pendidikan. Ibnu Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus membentuk individu yang 

berakhlak mulia dan berbudaya. Abduh berpendapat bahwa pendidikan harus mendidik akal dan 

jiwa untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat.  

Dalam hal metode pengajaran, Ibnu Khaldun mengkritik metode pengajaran yang terlalu 

menekankan hafalan dan menganjurkan pendekatan yang lebih adaptif dan holistik, termasuk 

penggunaan diskusi dan dialog. Abduh juga menolak metode hafalan tanpa pemahaman dan 

mendorong penggunaan metode diskusi untuk mendorong pemikiran kritis di kalangan siswa.  

Dengan memahami dan mengimplementasikan pemikiran kedua tokoh ini, sistem 

pendidikan Islam dapat berkembang menjadi lebih holistik, adaptif, dan sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat modern. Integrasi ilmu agama dan umum, penekanan pada pembentukan karakter, serta 

metode pengajaran yang mendorong pemikiran kritis dapat membantu menciptakan generasi 

Muslim yang mampu menghadapi tantangan zaman dengan bijak. 

 

KESIMPULAN  

 

Pemikiran pendidikan Islam Ibnu Khaldun dan Muhammad Abduh memiliki kontribusi 

besar dalam membentuk konsep pendidikan yang integratif dan relevan hingga masa kini. Ibnu 

Khaldun memandang pendidikan sebagai proses bertahap yang mencakup ilmu agama 

(naqliyah) dan ilmu rasional (aqliyah). Ia menekankan pentingnya metode pembelajaran yang 

bertahap (tadarruj), dialog, pengalaman langsung, dan pengulangan untuk memperkuat 

pemahaman. Tujuan utama pendidikan menurutnya adalah membentuk manusia sebagai 

khalifah di bumi yang memiliki akhlak mulia, keterampilan praktis, dan kemampuan berpikir 

kritis.  

Muhammad Abduh menekankan pentingnya reformasi pendidikan dengan 

mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu pengetahuan modern. Ia mengkritik dualisme 

pendidikan di Mesir yang memisahkan antara ilmu agama di madrasah dan ilmu duniawi di 

sekolah umum. Abduh mendorong pembaruan di Al-Azhar melalui penambahan kurikulum ilmu 

rasional, logika, filsafat, dan sains. Baginya, pendidikan bertujuan membentuk manusia yang 

rasional, mandiri, dan berakhlak, dengan keseimbangan antara tujuan duniawi dan ukhrawi.  

Persamaan antara kedua tokoh ini adalah menekankan pentingnya ilmu pengetahuan, 

peran akal dalam memahami ajaran Islam, dan perlunya reformasi pendidikan. Perbedaannya, 

Ibnu Khaldun berperan sebagai teoritisi yang mengamati pendidikan dari perspektif sosial-

historis, sedangkan Muhammad Abduh terlibat langsung dalam reformasi pendidikan dan 

memperjuangkan modernisasi sistem pendidikan Islam. Pemikiran keduanya tetap relevan bagi 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi


Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 
Volume 4, Nomor 2, Tahun 2025, Halaman 330 – 340 
https://jpion.org/index.php/jpi  
 

340 
Situs web jurnal:https://jpion.org/index.php/jpi 

E-ISSN : 2961 - 9386 

P-ISSN : 2963 - 1742 

pendidikan Islam di Indonesia, terutama dalam upaya integrasi ilmu agama dan ilmu modern, 

pembaruan kurikulum, dan metode pembelajaran berbasis pengalaman dan pemikiran kritis. 

 

REFERENSI  

 
Al-Farizi, Muh. Yahya, M. Makbul, dan Risdah Faharuddin. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut 

Muhammad Abduh.” Bacaka: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 1, No. 1 (Juni 2021).  

Amin, Ahmad, dan Muhammad Abduh. Kairo: Mu’assat Al-Khanji, 1960. 

Aris. Filsafat Pendidikan Islam. Cet. 1. Cirebon: Yayasan Wiyata Bestari Samasta, 2023. 

Arwen, Desri, dan E. Kurniyati. “Pemikiran Pendidikan Islam Muhammad Abduh.” Tadarus Tarbawy Vol. 

1, No. 1 (Juni 2019). 

Asifa, Falasipatul. “Pemikiran Pendidikan Muhammad Abduh dan Kontribusinya Terhadap Pengembangan 

Teori Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 15, No. 1 (30 Juni 2018).  

Hasanah, Maulida, Irma Aryani, Rini Susiani, dan Sri Ramha Yanda. “Konsep Pendidikan Dalam 

Pemikiran Ibnu Khaldun.” Azkia: Jurnal Aktualisasi Pendidikan Islam Vol. 19, No. 2 (Desember 

2022): 80–93. 

Hidayat, Yayat. “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.” Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi, Mei 2019.  

Huda, Syamsul. “Reorientasi Sistem Pendidikan Islam: Telaah Atas Konsep Pendidikan Muhammad 

Abduh.” Empirisma Vol. 16, No. 1 (Januari 2007). 

Jamil, Sabrun. “Pemikiran Pendidikan Islam Dalam Pandangan Muhammad Abduh.” Ihsan: Jurnal 

Pendidikan Islam Vol. 2, No. 3 (Oktober 2024).  

Jamilah, Ani Hidayatul, dan Siti Chusnul Chotimah. “Studi Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun Perspektif 

Sosioprogresif.” Proceeding International Seminar On Islamic Education And Peace Vol. 2 (2022). 

Komaruzaman. “Studi Pemikiran Muhammad Abduh dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan di 

Indonesia.” Tarbawi Vol. 3, No. 01 (2017): 82–101.  

Kosim, Muhammad. “Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun dan Relevansinya Dengan Sisdiknas.” 

Jurnal Tarbiyah Vol. 22, No. 2 (Juli 2015).  

Mahdany, Diny. “Muhammad Abduh dan Pemikiran Pendidikan Islam Modern.” Durrun Nafis: Jurnal 

Ilmu Pendidikan Agama Islam Vol. 1, No. 1 (Mei 2024): 47–61.  

Murkilim, Ahmad Rivauzi, dan Muhammad Kosim. Konsepsi dan Pemikiran Pendidikan Islam; Sebuah 

Bunga Rampai. Ed. 1. Cet. 1. Padang: CV Jasa Surya, 2013. 

Nasution, Harun. Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang, 

1992. 

Nasution, Ina Zainah. “Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun.” Intiqad: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam 

Vol. 2, No. 1 (Juni 2020). 

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005. 

Nurainiah. “Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.” Serabi Tarbawi: Jurnal Studi Pemikiran, Riset 

dan Pengembangan Pendidikan Islam Vol. 7, No. 1 (Januari 2019). 

Ok. Azizah Hanum. “Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Ibnu Khaldun Terhadap Konsep Pendidikan Islam.” 

Rohmah, Noer. “Inovasi Strategi Pembelajaran PAI Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan PAI.” 

Madrasah Vol. 6, No. 2 (Juni 2014). 

Rohman, Fatkhur. “Pemikiran Pendidikan Islam Muhammad Abduh.” Raudhah Vol. IV, No. 1 (Juni 2016). 

Syukur, Taufik Abdillah, dan Siti Rafiqoh. Filsafat Pendidikan Islam. Cet. 1. Pisangan Ciputat Timur: 

Patju Kreasi, 2021. 

Tafsir Alquran Online. “Surat Al-Baqarah Ayat 30.” Diakses 26 Februari 2025. 

https://tafsirq.com/permata/ayat/37 

Usman, Abdul Malik, dan Mardan Umar. “Modernisasi Pendidikan Islam; Telaah Pemikiran Muhammad 

Abduh.” Jurnal Ilmiah Iqra’ Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan (FTIK) IAIN Manado Vol. 15, 

No. 2 (2021). 

 

https://jpion.org/index.php/jpi
https://jpion.org/index.php/jpi

